
 
Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits  

Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026 

 

118 

AL-MUHITH 
JURNAL ILMU AL-QUR’AN DAN HADITS 
E-ISSN  : 2963-4024 (media online) 

P-ISSN  : 2963-4016 (media cetak) 

DOI    : 10.35931/am.v5i1.5609 

 

 

VERNAKULARISASI TAFSIR ULAMA INDONESIA STUDI ANALISIS KITAB 

SAFINAH KALLA SAYA'LAMUN FI TAFSIR SYAIKHINA MAIMUN 

 

Basthoh 

Institut Ilmu Al-Qur’an (IIQ) Jakarta 

basthoh@alumni.iiq.ac.id 

Syamsul Ariyadi 

Institut Ilmu Al-Qur’an (IIQ) Jakarta 

samsulariyadi@iiq.ac.id 

Ziyadulhaq 

Institut Ilmu Al-Qur’an (IIQ) Jakarta 

ziyad.ulhaq@iiq.ac.id 

 

Abstrak 

Artikel ini membahas fenomena vernakularisasi dalam penafsiran Al-Qur’an di Indonesia dengan fokus pada 

kitab Safinah Kalla Saya’lamun Fi Tafsir Syaikhina Maimun. Permasalahan utama yang diangkat adalah 

bagaimana unsur-unsur lokalitas Jawa diintegrasikan ke dalam penafsiran Al-Qur’an oleh Maimun Zubair. 

Penelitian ini mengambil posisi dalam dinamika kajian tafsir Nusantara yang menekankan pentingnya 

pendekatan kontekstual dan kearifan lokal dalam memahami teks suci. Dengan menggunakan metode 

deskriptif-analitis, penelitian ini menelaah penggunaan bahasa dan istilah lokal, kontekstualisasi ajaran 

Islam dengan budaya setempat, serta pemanfaatan sejarah dan tokoh lokal dalam penafsiran. Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa Maimun Zubair mampu menjembatani pesan universal Al-Qur’an dengan 

realitas masyarakat Jawa, sehingga memperkaya khazanah tafsir Indonesia dengan nuansa lokal yang kuat. 

Vernakularisasi dalam tafsir ini tercermin pada pemilihan istilah Jawa, analogi fenomena sosial-budaya, 

dan adaptasi nilai-nilai Islam dalam kehidupan sehari-hari. Kajian ini menyimpulkan bahwa pendekatan 

tersebut tidak hanya memudahkan pemahaman masyarakat lokal, tetapi juga memberikan kontribusi 

signifikan terhadap perkembangan tafsir Al-Qur’an di lingkungan pesantren Indonesia. 

Kata kunci: Vernakularisasi, Tafsir, Safinah Kalla Saya’lamun, Tafsir Syaikhina Maimun 

 

Abstract 

This article examines the phenomenon of vernacularization in Indonesian Qur’anic exegesis through an 

analytical study of the book Safinah Kalla Saya’lamun Fi Tafsir Syaikhina Maimun. The main question 

addressed is how elements of Javanese local culture are integrated into the interpretation of the Qur’an by 

Maimun Zubair. The research positions itself within the context of the growing interest in local wisdom and 

contextual approaches to Qur’anic studies in Indonesia. Employing a descriptive-analytical method, the study 

explores the use of local language, cultural references, and the contextualization of Islamic teachings with 

Javanese traditions in the tafsir. The findings reveal that Maimun Zubair successfully bridges the universal 

messages of the Qur’an with the realities of Javanese society, enriching the landscape of Indonesian tafsir 

with strong local nuances. This vernacularization is evident in the use of Javanese terms, analogies with local 

socio-cultural phenomena, and the adaptation of Islamic teachings to everyday life. The study concludes that 

such an approach not only facilitates deeper understanding among local communities but also contributes 

significantly to the development of Qur’anic interpretation in the Indonesian pesantren tradition. 

Keywords: Vernacularization, Qur’an, Safinah Kalla Saya’lamun, Tafsir Syaikhina Maimun 

https://jurnal.stiq-amuntai.ac.id/index.php/al-muhith/index
https://jurnal.stiq-amuntai.ac.id/index.php/al-muhith/index
https://jurnal.stiq-amuntai.ac.id/index.php/al-muhith/index
http://dx.doi.org/10.35931/am.v5i1.5609
mailto:basthoh@alumni.iiq.ac.id
mailto:samsulariyadi@iiq.ac.id
mailto:ziyad.ulhaq@iiq.ac.id


Basthoh, Syamsul Ariyadi, Ziyadulhaq: Vernakularisasi Tafsir Ulama Indonesia Studi Analisis Kitab Safinah 

Kalla Saya'lamun Fi Tafsir Syaikhina Maimun 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits  

Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026 

 

119 

 © Author(s) 2026 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

 

 

PENDAHULUAN 

Al-Qur’an sebagai kitab suci umat Islam memiliki pesan yang universal, namun 

pemahamannya menuntut penafsiran yang kontekstual agar dapat diterima dan diimplementasikan 

secara efektif dalam kehidupan masyarakat yang beragam. Abd al-Hayy bin al-Farmawy 

mengklasifikasikan metode penyajian tafsir yang dilakukan oleh para ulama tafsir menjadi empat 

macam, tafsir tahlili (analitis), tafsir ijmali (global), tafsir muqaran (komparatif), tafsir mauḍu’i 

(tematik).1  Pembahasan tentang metode penyajian tafsir ini terus berkembang, hingga muncul para 

ulama tafsir lainnya yang melahirkan klasifikasi penafsiran yang beragam, seperti Islah Gusmian, 

Nashruddin Baidan, Muhammad bin ‘Amr bin Salim Bazmul, dan lainnya.2 Selain klasifikasi diatas, 

kita ketahui bahwa kitab suci Al-Qur’an memiliki sifat universal, yang memerlukan penafsiran yang 

bersifat kontekstual agar dapat dipahami dan diimplementasikan secara efektif dalam kehidupan 

masyarakat.3  

Penafsiran bersifat kontekstualis diperlukan karena banyaknya problematika kemanusiaan 

yang secara kontinyu muncul dan mengharuskan adanya kebutuhan terhadap Al-Qur’an sebagai 

problem solving (pemecah masalah), sehingga sesuai dengan syariat yang ditetapkan. Untuk itu, 

muncul metode kontekstual sebagai sebuah cara yang digunakan untuk mendapatkan sesuatu 

dengan menghubungkan bahasa, ujaran, wacana, teks, dengan kondisi lingkungan fisik dan sosial 

bahasa tersebut.4 Yang dimaksud dengan bahasa, ujaran dan wacana dalam hal ini adalah teks dan 

bahasa Al-Qur’an. Sedangkan lingkungan fisik dan lingkungan sosial yang dikaitkan dengan 

penafsiran Al-Qur’an berarti keadaan Rasulullah dan masyarakat Arab sebelum dan ketika wahyu 

diturunkan. Kondisi fisik dan kondisi sosial yang mengitari bahasa Al-Qur’an disebut sebagai 

historis (kesejarahan).5  

 
1 Abd al-Hay Al-Farmawiy, Metode Tafsir Maudhu’i Dan Cara Penerapannya, ed. Maman Abd. 

Djaliel (Bandung: CV Pustaka Setia, 2002). 
2 M Saifunnuha, “Karakteristik Tafsir Al-Qur’an Di Indonesia Awal Abad Ke-21,” 

Repository.Uinjkt.Ac.Id (UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2021). 
3 Di dalam Al-Qur’an Allah berfirman: 

نْ شَيْءٍ ثُمَّ اىلٰٰ رَبّىِىمْ يُمْشَرموْنَ …  مَا فَ رَّطْنَا فِى الْكىتٰبى مى

“…Tidak ada sesuatu pun yang Kami luputkan di dalam kitab, kemudian kepada Tuhannya mereka 

dikumpulkan.” (QS. Al-An’am [6]: 38) 
4 Rudy Irawan, “Metode Kontekstual Penafsiran Al-Qur’an Perspektif Fazlur Rahman,” Al-Dzikra: 

Jurnal Studi Ilmu Al-Qur’an Dan Al-Hadits 13, no. 2 (2020), https://doi.org/10.24042/al-dzikra.v13i2.4164. 
5 Salah seorang peneliti Al-Qur’an dari Pakistan, Fazlur Rahman menawarkan konteks sosial 

(sejarah) ini dikolaborasikan dengan hermeneutika Al-Qur’an yang menghasilkan metode double movement. 

Fazlur Rahman Al-Qur’an berhubungan erat dengan latar historisnya sendiri, dengan menolak pemahaman 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Basthoh, Syamsul Ariyadi, Ziyadulhaq: Vernakularisasi Tafsir Ulama Indonesia Studi Analisis Kitab Safinah 

Kalla Saya'lamun Fi Tafsir Syaikhina Maimun 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits  

Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026 

 

120 

Diantara tokoh penafsiran yang menuangkan ide dalam merumuskan pendekatan 

kontekstual adalah Fazlur Rahman dengan double movement, Abdullah Saeed dengan fresh 

interpretation, dan lainnya. Dari ulama Indonesia sendiri, diantara mufasir yang menggunakan 

pendekatan kontekstual adalah Buya Hamka dalam tafsir Al-Azhar yang bertujuan mendekatkan 

Al-Qur’an dengan masyarakat. Akulturasi dan asimilasi menjadi beberapa jalan sampainya Islam 

di bumi Nusantara, maka, kontekstualisasi Al-Qur’an dalam budaya lokal juga menjadi sangat 

penting diimplementasikan di Indonesia yang memiliki keragaman budaya yang kaya. Upaya 

kontekstualisasi ini bertujuan untuk menjembatani universalitas ajaran Islam dengan kearifan lokal, 

sehingga nilai-nilai Al-Qur'an dapat lebih mudah dipahami dan diamalkan oleh masyarakat 

setempat.6 

Di Indonesia, kekayaan budaya dan bahasa lokal telah mendorong lahirnya tradisi tafsir 

Nusantara, di mana para ulama berupaya mengintegrasikan unsur-unsur lokal dalam penafsiran Al-

Qur’an. Salah satu fenomena penting dalam perkembangan tafsir Nusantara adalah vernakularisasi, 

yaitu proses adaptasi bahasa, budaya, dan nilai-nilai lokal ke dalam penafsiran ayat-ayat Al-Qur’an. 

Proses ini tidak hanya memudahkan pemahaman masyarakat terhadap pesan Al-Qur’an, tetapi juga 

memperkuat relevansi ajaran Islam dalam konteks sosial dan budaya setempat. 

Karakteristik tafsir Nusantara yang beraneka ragam menambah kekayaan wawasan dan 

keilmuan Indonesia, mulai dari tafsir yang bernuansa adabi, lughawi, fiqhi, sufi, dan lainnya. Tafsir 

Nusantara juga beragam dalam hal bahasa, ada tafsir yang berbahasa Indonesia, juga berbahasa 

daerah seperti Jawa, Sunda, Melayu, Batak dan lainnya. Tafsir Nusantara juga beragam metode 

yang digunakan, baik tahlili, mauḍu’i, ijmali, maupun semi tematik-tahlili. Kajian tafsir Nusantara 

merupakan khazanah intelektual yang memiliki keunikan tersendiri dalam perkembangan studi Al-

Qur'an di Indonesia.  

Penelitian mengenai tafsir Nusantara telah banyak dilakukan, baik dari aspek sejarah, 

metodologi, maupun karakteristik penafsirannya. Namun, kajian yang secara spesifik membahas 

manifestasi vernakularisasi dalam satu karya tafsir kontemporer masih sangat terbatas, terutama 

pada karya yang baru terbit seperti Safinah Kalla Saya'lamun Fi Tafsir Syaikhina Maimun. Tafsir 

ini merupakan hasil pengajian Maimun Zubair yang dikumpulkan dan disusun oleh muridnya, Lora 

Muhammad Ismail al-Ascholy al-Bangkalani. Tafsir ini merupakan salah satu karya tafsir yang 

 
bahwa Al-Qur’an secara literal hanya berlaku pada masanya saja. Karena menurutnya, aspek esensial dari 

Al-Qur’an adalah keadilan, sosial, ekonomi, persamaan esensial manusia dengan sinaran tauhid. (Irawan.) 

Perhatian serupa juga diperlihatkan oleh Abdullah Saeed -yang dituangkan dalam bukunya 

Interpreting The Qur’an: Towards A Contemporary Approach- yang juga melakukan pendekatan terhadap 

teks-teks Al-Qur’an melalui aspek sosio-historis serta memperhatikan kebutuhan umat yang ada saat ini 

(kontekstual). (Imron Mustofa, “Kritik Metode Kontekstualisasi Penafsiran Al-Qur’an Abdullah Saeed,” 

Islamica 10, no. 1 (2016). 
6 Agus Salim Hasanudin and Eni Zulaiha, “Hakikat Tafsir Menurut Para Mufassir,” Jurnal Iman 

Dan Spiritualitas 2, no. 2 (2022): h. 206, https://doi.org/10.15575/jis.v2i2.18318. 



Basthoh, Syamsul Ariyadi, Ziyadulhaq: Vernakularisasi Tafsir Ulama Indonesia Studi Analisis Kitab Safinah 

Kalla Saya'lamun Fi Tafsir Syaikhina Maimun 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits  

Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026 

 

121 

mencerminkan proses vernakularisasi tersebut. Keunikan tafsir ini terletak pada pendekatannya 

yang memadukan pemahaman tradisional dengan konteks kekinian, serta penggunaan bahasa Arab 

meskipun penjelasan aslinya disampaikan dalam bahasa Jawa.7 Penelitian ini menjadi penting 

karena dapat mengisi kekosongan kajian tentang bagaimana proses vernakularisasi berlangsung 

dalam tafsir lokal, khususnya di lingkungan pesantren Jawa yang kaya akan tradisi dan kearifan 

lokal. Selain itu, penelitian ini juga berkontribusi pada pengembangan studi tafsir di Indonesia 

dengan menawarkan perspektif baru tentang integrasi nilai-nilai lokal dalam penafsiran Al-Qur’an. 

Penelitian ini menggunakan pendekatan deskriptif-analitis untuk mengidentifikasi dan 

menganalisis bentuk-bentuk vernakularisasi dalam Tafsir Safinah Kalla Saya'lamun Fi Tafsir 

Syaikhina Maimun, seperti penggunaan bahasa dan istilah Jawa, analogi dengan fenomena sosial-

budaya lokal, serta kontekstualisasi ajaran Islam dalam kehidupan masyarakat. Pembahasan diawali 

dengan tinjauan pustaka dan kerangka teori, dilanjutkan dengan analisis isi tafsir, dan diakhiri 

dengan simpulan mengenai kontribusi vernakularisasi terhadap perkembangan tafsir Nusantara.  

Penelitian ini menemukan vernakularisasi budaya Jawa dalam tafsir Safinah Kalla 

Saya'lamun Fi Tafsir Syaikhina Maimun yang secara kreatif mengintegrasikan konsep-konsep 

Islam dengan kearifan lokal Jawa. Selain itu, penelitian ini juga mengamati pendekatan 

kontekstualisasi ajaran Islam dengan budaya Jawa yang dilakukan dalam tafsir ini. Melalui 

pendekatan vernakularisasi dan kontekstualisasi ini, Maimun Zubair berhasil menciptakan tafsir 

yang tidak hanya menjembatani pemahaman teks Arab dengan realitas lokal Indonesia, khususnya 

Jawa, tetapi juga memperkaya khazanah tafsir Nusantara dengan nuansa kearifan lokal yang kuat. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode deskriptif-analitis, yang bertujuan untuk 

menggambarkan dan menganalisis fenomena vernakularisasi dalam kitab Safinah Kalla Saya'lamun 

Fi Tafsir Syaikhina Maimun. Pendekatan ini menitikberatkan pada penggunaan data kualitatif 

berupa teks tafsir dan unsur-unsur bahasa serta budaya yang terkandung dalam kitab tersebut. Data 

yang dianalisis adalah data kualitatif yang meliputi bahasa, istilah lokal, konteks sosial budaya, 

serta unsur sejarah dan tokoh lokal yang terdapat dalam tafsir. Prosedur pengumpulan data 

dilakukan melalui kajian pustaka langsung terhadap naskah kitab tafsir, termasuk catatan kajian dan 

penjelasan dari sumber utama, yaitu penafsiran yang disampaikan oleh Maimun Zubair dan disusun 

oleh Lora Muhammad Ismail al-Ascholy. Teknik analisis data yang digunakan adalah analisis isi 

(content analysis) secara deskriptif dan kritis, yang fokus pada identifikasi unsur vernakularisasi 

 
7 Z Qodri and A Z Kamil, “Kontekstualisasi Eskatologis Di Era Kontemporer: Analisis Penafsiran 

Maimun Zubair Dalam Tafsir Safinah Kalla Saya’lamun Fi Tafsiri Shaykhina Maymun,” TAJDID: Jurnal 

Ilmu Ushuluddin 22, no. 2 (2023): h. 390. 



Basthoh, Syamsul Ariyadi, Ziyadulhaq: Vernakularisasi Tafsir Ulama Indonesia Studi Analisis Kitab Safinah 

Kalla Saya'lamun Fi Tafsir Syaikhina Maimun 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits  

Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026 

 

122 

dalam kitab tersebut. Analisis ini mencakup penafsiran bahasa lokal, kontekstualisasi ajaran Islam 

dengan kebudayaan Jawa, serta relevansi sejarah dan tokoh lokal yang digunakan sebagai rujukan 

dalam kitab. Hasil analisis disajikan secara tematik untuk menunjukkan bagaimana proses adaptasi 

dan integrasi nilai-nilai lokal dalam tafsir Al-Qur'an berlangsung. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Biografi Lora Muhammad Islamil Al-Ascholy 

 Lora Muhammad Ismail Al-Ascholy, lahir di Bangkalan Madura pada 10 Juni 1995, adalah 

ulama muda berdarah keturunan keenam Kiai Kholil Bangkalan yang kini berperan sebagai Ketua 

Umum pondok putri sekaligus Ketua I Pondok Putra Syaikhona Muhammad Kholil Bangkalan serta 

Ketua Majelis Dzikir dan Shalawat Rijalul Ansor cabang Bangkalan. Lora Ismail mengawali 

pendidikan di lingkungan pesantren keluarganya sebelum memperluas pengembaraan ilmu ke 

berbagai pesantren Nusantara dan mancanegara, seperti Al-Ishlah (Lasem), Darul Musthofa (Tarim, 

Yaman), dan Al-Anwar (Sarang, Jawa Tengah), mendalami beragam disiplin agama, utamanya 

tafsir, fikih, nahwu, dan şarf. Gaya penafsiran Qur'an Lora Ismail banyak dipengaruhi oleh Gus 

Baha, yang menekankan pemahaman makna ayat dengan contoh kehidupan sehari-hari agar mudah 

diterapkan oleh masyarakat luas.8 

Aktif berdakwah sejak muda, Lora Ismail kini mengajar di Pondok Pesantren Syaikhona 

Muhammad Kholil Bangkalan, rutin menjadi pembicara seminar dan mengisi pengajian baik tatap 

muka maupun digital lewat Facebook, YouTube dengan channel “Al-Ascholy”, serta Instagram 

yang diikuti lebih dari 91.000 orang. Konten dakwahnya terutama membahas tafsir surat-surat 

pendek dan pilihan seperti Al-Fatihah, Yasin, dan Al-Qadr, dengan pendekatan bahasa mudah dan 

campuran Madura-Indonesia demi aksesibilitas yang lebih luas. Ia juga konsisten mengadakan 

pengajian kitab “Safinah Kalla Saya’lamun Fi Tafsir Syaikhina Maimun” secara live di kanal 

YouTube Syaichona TV setiap akhir pekan, menunjukkan dedikasi menyebarkan ilmu agama 

secara rutin dan inklusif di era digital. 

Selain aktif berdakwah, Lora Ismail telah menunjukkan produktivitas luar biasa dengan 

menulis lebih dari 14 kitab dalam bahasa Arab sejak usia 14 tahun, seperti “Al-Wardah fi Tarjamatil 

Burdah”, “Durrun Waliy”, hingga “Safinah Kalla Saya’lamun Fi Tafsir Syaikhina Maimun” sebagai 

karya tafsir utama. Pilihan menulis dalam bahasa Arab dilakukan untuk mengikuti tradisi ulama 

salaf sekaligus melatih kemampuan bahasa, dengan harapan tafsirnya dapat diterjemahkan ke 

beragam bahasa lain. Dedikasinya dalam bidang dakwah, pendidikan, dan literasi keislaman telah 

 
8 Rakhmat Rosyid Al Hafidz and Tsalis Muttaqin, “Penafsiran QS. Al-Kauṡar Dan QS. Al-Qadr 

Muhammad Ismail Al-Ascholy (Studi Atas Penafsiran Akun Instagram@ Ismailascholy)” (UIN Surakarta, 

2023). 



Basthoh, Syamsul Ariyadi, Ziyadulhaq: Vernakularisasi Tafsir Ulama Indonesia Studi Analisis Kitab Safinah 

Kalla Saya'lamun Fi Tafsir Syaikhina Maimun 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits  

Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026 

 

123 

menginspirasi banyak santri serta mendapat apresiasi dari komunitas pesantren dan akademisi Islam 

baik di tingkat lokal maupun nasional.9 

Deskripsi Umum Kitab Tafsir “Safinah Kalla Saya'lamun Fi Tafsir Syaikhina Maimun” 

Latar belakang penulisan kitab “Safinah Kalla Saya'lamun Fi Tafsir Syaikhina Maimun” 

berawal dari keikutsertaan Lora Ismail Al-Ascholy pada majelis rutin tafsir Al-Jalalain yang diasuh 

Maimun Zubair setiap Ahad di Sarang, Jawa Tengah. Kajian tersebut unik karena penafsiran 

Maimun Zubair berakar pada kekayaan memori keilmuan dan pemahaman sejarah, menghasilkan 

penjelasan ayat yang kontekstual bagi masyarakat Indonesia seolah Al-Qur’an baru saja turun 

sebagai hadiah terindah untuk bangsa. Merasa pentingnya dokumentasi, Ismail mulai mencatat 

penafsiran tersebut lalu menulisnya dalam bahasa Arab sebagai bentuk pelestarian warisan 

intelektual, agar tidak punah dan dapat diwariskan kepada generasi mendatang. 

Proses penulisan didorong oleh motivasi internal untuk menyelamatkan ilmu hasil kajian, 

dan eksternal berupa nasihat abdi ndalem Maimun Zubair bernama Muayyad yang memintanya 

mengumpulkan catatan untuk dijadikan kitab tafsir. Setelah meminta izin, Ismail mendapat 

persetujuan dari Maimun Zubair dan mulai menggabungkan penjelasan gurunya dengan rujukan 

lain seperti tafsir Al-Qurthubi, Ibnu Katsir, serta Al-Bidayah wa An-Nihayah guna memperkaya 

dan memperkuat penulisannya. Nama “Safinah” diambil dari metode Habib Salim bin Abdullah Al-

Syatiri yang biasa mengumpulkan pengetahuan semasa menuntut ilmu di Makkah, sementara 

ungkapan “Kalla” dan “Saya'lamun” merupakan ciri khas ucapan Maimun Zubair tentang keajaiban 

ciptaan Allah dalam pengajian tafsirnya. 

Metodologi tafsir yang diterapkan bersifat tematik atau maudhu’i, di mana Ismail 

menghimpun ayat yang bertopik serupa dan mengembangkan interpretasi sesuai konteks aktual 

masyarakat. Kitab terdiri atas dua juz: Juz pertama memuat 13 tema utama dan beberapa bab 

tambahan, sedangkan Juz kedua fokus pada tafsir mendalam surat Al-Anbiya’, disusun sepeninggal 

Maimun Zubair berdasarkan rekaman kajian beliau. Sumber utama tafsir bersandar pada penjelasan 

langsung sang guru, ditambah referensi tafsir utama seperti al-Jalalain, Ibnu Katsir, dan Nawawi al-

Bantani, meski daftar pustaka eksplisit tidak dicantumkan.10 

Dalam uraian ayat, penafsiran terbagi antara bagian yang langsung berasal dari Maimun 

Zubair (ditandai dengan يْْى كَذَا فِى تَ فْسى  maupun penafsiran dari sesi lain atau ,(قلتم ) pendapat penulis ,(قاَلَ 

periwayatan ( وَعَنْ قَ وْلىهى تَ عَالَٰ كَذَا). Safinah Kalla Saya'lamun Fi Tafsir Syaikhina Maimun memperlihatkan 

corak penafsiran tematik, adabi-ijtima’i, dan lughawi-isyari, sehingga menawarkan pemahaman 

ayat yang lebih relevan dan multidimensi untuk pembaca masa kini. 

 
9 Basthoh, Wawancara pribadi dengan penulis, 15 Januari 2025. 
10 Mufassirotul Bayaqi, “Metodologi Tafsir Safinah Kalla Saya’lamun Fi Tafsiri Syaikhina Maimun” 

(Institut Agama Islam Negeri Madura, 2024). 



Basthoh, Syamsul Ariyadi, Ziyadulhaq: Vernakularisasi Tafsir Ulama Indonesia Studi Analisis Kitab Safinah 

Kalla Saya'lamun Fi Tafsir Syaikhina Maimun 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits  

Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026 

 

124 

Pengertian Vernakularisasi 

Secara etimologi, vernakularisasi berasal dari kata “vernacular” yang berarti bahasa lokal 

atau sehari-hari yang digunakan masyarakat biasa, berbeda dari bahasa resmi atau klasik seperti 

Latin dalam sejarah linguistik. Dalam konteks keagamaan, vernakularisasi mencakup dua tahap 

utama: replikasi, yakni pemindahan dan penerjemahan bahasa serta format naskah, dan hibridisasi, 

yaitu penggabungan makna atau simbol penting dengan unsur budaya dan pemahaman lokal.11 

Proses ini tidak hanya mengubah struktur bahasa, tetapi juga membentuk cara pandang baru 

terhadap ajaran agama, menciptakan sintesis antara nilai universal dan tradisi lokal. 

Vernakularisasi adalah proses adaptasi, penerjemahan, dan penyesuaian teks atau ajaran 

keagamaan dari bahasa aslinya ke dalam bahasa, budaya, dan konteks lokal sehingga lebih mudah 

dipahami serta relevan bagi masyarakat setempat. Proses ini memiliki dimensi lebih luas dari 

sekadar penerjemahan karena juga melibatkan penyesuaian gagasan, tradisi, dan sistem nilai ajaran 

agar selaras dengan kearifan serta praktik budaya lokal. Vernakularisasi memungkinkan masyarakat 

mengakses pesan-pesan universal dari kitab suci seperti Al-Qur'an dan Alkitab dengan cara yang 

dekat dan sesuai dengan identitas bahasa serta budaya mereka.12 

Tokoh seperti Seldon Pollok menekankan bahwa vernakularisasi adalah proses 

transformasi yang melibatkan penggantian sistem, struktur, dan praktik dengan unsur-unsur lokal.13 

Dalam konteks teks keagamaan, hal ini berarti teks asli, misal Al-Qur'an berbahasa Arab, diadaptasi 

dan ditafsirkan dengan mempertimbangkan konteks lokal baik dari segi bahasa, tradisi, maupun 

sosial budaya.14 

Awal mula proses vernakularisasi kitab keagamaan di Indonesia dapat ditelusuri pada 

penerjemahan Alkitab ke dalam bahasa Melayu oleh Melchior Leijdecker pada akhir abad ke-17, 

yang digunakan oleh komunitas Protestan selama hampir dua abad terutama di wilayah timur. 

Konsep ini berkembang menjadi instrumen penting untuk memahami, mendokumentasikan, dan 

menyebarkan ajaran agama melalui medium bahasa yang hidup di masyarakat sekitar.15 

Perubahan besar dalam kajian kitab suci terjadi pada periode filologi di Barat (1800-1970), 

ketika Al-Qur'an mulai dilihat sebagai karya sastra yang melibatkan pengadaptasian unsur tradisi 

Arab pra-Islam, Yahudi, dan Kristen ke konteks sosial-budaya Arab. Di Indonesia, proses 

 
11 Nur Imam Akhmad Yani, “Vernakularisasi Dalam Tafsir Al-Bayan Fi-Ma’rifati Ma’ani Al-Qur’an 

Karya Sodiq Hamzah” (UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2024). 
12 Lailiyatun Nafisah, “Vernakularisasi Hadis Dalam Bahasa Jawi: Peran Logika Dalam 

Penerjemahan Dan Pensyarahan Bisri Mustafa Dalam Kitab Al-Azwadu Al-Musțafawiyah” (UIN Sunan 

Kalijaga Yogyakarta, 2022). 
13 Wendi Parwanto, “Vernakularisasi Tafsir Al-Qur’an Di Kalimantan Barat (Studi Atas Tafsir Ᾱyat 

Aṣ-Ṣiyam Karya Muhammad Basiuni Imran),” Suhuf 15, no. 1 (2022). 
14 Nafisah, “Vernakularisasi Hadis Dalam Bahasa Jawi: Peran Logika Dalam Penerjemahan Dan 

Pensyarahan Bisri Mustafa Dalam Kitab Al-Azwadu Al-Musțafawiyah.” 
15 Afriadi Putra, Tafsir Al-Qur’an Di Nusantara (Ladang Kata, 2020). 



Basthoh, Syamsul Ariyadi, Ziyadulhaq: Vernakularisasi Tafsir Ulama Indonesia Studi Analisis Kitab Safinah 

Kalla Saya'lamun Fi Tafsir Syaikhina Maimun 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits  

Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026 

 

125 

vernakularisasi Al-Qur'an berlangsung melalui penerjemahan dan tafsir Al-Qur'an ke berbagai 

bahasa lokal seperti Jawa, Sunda, Madura, dan Bugis salah satu contohnya adalah Tafsir Jalalain, 

yang diterjemahkan dan diajarkan luas pada abad ke-17. 

Vernakularisasi tidak hanya memudahkan pemahaman ajaran agama, tetapi juga 

memperkuat tradisi keilmuan seperti mazhab Syafi'i, memberikan kontribusi besar dalam 

pendidikan, penulisan, dan pengajaran di pesantren-pesantren Nusantara. Tafsir lokal semisal Tafsir 

Al-Qur'an Suci Basa Jawi oleh Mohammad Adnan dan Tafsir Al-Ibriz oleh Bisri Musthofa menjadi 

bukti bagaimana proses ini berhasil mentransformasi ajaran Islam ke dalam bahasa dan pola pikir 

masyarakat lokal secara efektif.16 

Dalam penyebarannya, ulama Nusantara sering menggunakan istilah dan idiom lokal, 

seperti “pengupo jiwo” dalam tafsir berbahasa Jawa untuk mendekatkan konsep nafkah kepada 

masyarakat. Dampak vernakularisasi tidak hanya pada penyebaran agama, tetapi juga 

mengokohkan identitas, memperkaya khazanah budaya, serta mempengaruhi praktik sosial dan 

politik umat Islam.17 

Vernakularisasi dalam karya tafsir Safinah Kalla Saya'lamun Fi Tafsir Syaikhina Maimun 

dibagi menjadi beberapa aspek: penggunaan bahasa dan istilah lokal, kontekstualisasi ajaran Islam 

dengan budaya setempat, dan politik lokal, sejarah dan tokoh local. 

Vernakularisasi Penggunaan Bahasa dan Istilah Lokal 

Pada surat Al-Ikhlaş (112:1-4) mengandung makna penting yang dijelaskan oleh Maimun 

Zubair dengan penafsiran kata "أحد" (ahad) yang memiliki dua makna berbeda. Pada ayat pertama, 

"ahad" bermakna Sang Pencipta (Khaliq), sedangkan pada ayat terakhir, "ahad" merujuk pada 

makhluk (makhluq). Penafsiran ini menunjukkan bahwa segala sesuatu di alam semesta terbagi 

menjadi dua kategori besar: pencipta dan ciptaan; tidak ada kategori ketiga. Namun, ada peringatan 

agar manusia tidak menjadi makhluk yang berpura-pura menjadi pencipta dengan kesombongan 

dan sewenang-wenang, karena meskipun demikian, manusia tetaplah makhluk, tidak akan pernah 

menjadi pencipta sejati.18 

Dalam pengantar versatile tafsir ini, Maimun juga mencermati adanya lima kata dalam surat 

Al-Ikhlaş yang berakhiran dengan huruf "dal" (د), yang dalam tradisi Jawa disebut "dalimo" atau 

"delima" yang berarti buah delima sekaligus dilema atau kesulitan. Hal ini mengisyaratkan bahwa 

 
16 Islah Gusmian, Khazanah Tafsir Indonesia; Dari Hermeneutika Hingga Ideologi (Lkis Pelangi 

Aksara, 2013). 
17 Maulana Ahmad Hasan, Abdul Kholiq, and Saifuddin Mustofa, “Vernakularisasi Tafsir Faid Al-

Rahman Dalam Segi Bahasa Lokalitas (Pengupo Jiwo, Nyumet Damar, Dan Saklas),” in Proceeding 

International Conference on Quranic Studies, 2023. 
18 Muhammad Ismail Al-Ascholy, Safinah Kalla Saya’lamun Fi Tafsir Syaikhina Maimun 

(Bangkalan: Lajnah Turaots, 2023), h. 74. 



Basthoh, Syamsul Ariyadi, Ziyadulhaq: Vernakularisasi Tafsir Ulama Indonesia Studi Analisis Kitab Safinah 

Kalla Saya'lamun Fi Tafsir Syaikhina Maimun 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits  

Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026 

 

126 

surat tersebut mengandung jawaban bagi orang yang mengalami kebingungan dan kesulitan, 

terutama dalam ayat " الصَّمَدم  yang menegaskan Allah sebagai tempat berlindung di segala "اللََّّم 

keadaan.19 

Penafsiran atas Surat Al-Baqarah ayat 183 menyoroti kewajiban puasa yang telah 

disyariatkan tidak hanya pada umat Muhammad tapi juga umat sebelum mereka, walaupun dengan 

sejumlah variasi pelaksanaan. Maimun menjelaskan bahwa kemuliaan bulan Ramadhan berasal dari 

masa Nabi Muhammad dan bahwa ada tujuh bulan istimewa yang dihormati dalam Islam dan 

budaya Jawa melalui tradisi mitoni, yaitu selamatan pada bulan kehamilan ketujuh, menyatukan 

ketentuan agama dan kearifan lokal.20 Dengan demikian, vernakularisasi ini memudahkan 

pemahaman agama dalam konteks budaya Jawa yang khas dan adaptif. 

Surat Al-Anbiya’ (21:1) mengingatkan bahwa hari perhitungan amal manusia sudah sangat 

dekat, tetapi banyak orang dalam keadaan lengah dan berpaling. Maimun menjelaskan ayat ini 

dalam konteks penolakan kaum kafir Mekah yang menganggap hari kebangkitan tidak ada. Ia 

membandingkan keyakinan kafir Mekah dengan sebagian orang Cina yang walaupun tidak 

sepenuhnya beriman, percaya akan adanya kehidupan setelah mati. Dengan pendekatan linguistik 

dan sosiologis, Maimun menegaskan kedekatan hari kiamat serta fenomena sosial dan politik yang 

menjadi tanda-tandanya, termasuk konflik antara Muslim dan Yahudi yang akan menjadi pertanda 

terbesar menjelang hari kiamat. 

Ayat Al-Anbiya’ (21:33) menjelaskan bahwa Allah menciptakan malam, siang, matahari, 

dan bulan yang semuanya bergerak dalam orbitnya masing-masing. Kata " يسبحون" yang berarti 

berenang di sini diartikan sebagai berenang yang melawan arus. Maimun menafsirkan ini sebagai 

simbol bagi manusia berakal agar tidak sekadar mengikuti arus atau tren sosial tanpa pertimbangan, 

melainkan harus berpendirian. Dengan pendekatan vernakularisasi, beliau mengaitkan istilah 

"candra" dalam bahasa Jawa yang bermakna bulan sekaligus memiliki nilai filosofis terkait 

keistimewaan manusia, sebagai peringatan agar manusia menjaga jati diri menghadapi perubahan 

zaman.21 

Dalam upaya memudahkan pemahaman lokal, Maimun mengaitkan konsep bulan dan 

istilah "candra" dengan budaya Jawa, menjadikan makna ayat lebih kontekstual dan relevan.22 

Pendekatan ini adalah bentuk hybridisasi budaya menurut teori Sally Merry, yang menggabungkan 

 
19 Al-Ascholy, h. 75. 
20 Al-Ascholy. 
21 Al-Ascholy. 
22 https://www.kompasiana.com/ryanmintaraga/555016250523bd311b07d747/candrasengkala-

simbolisasi-angka-tahun-dalam-budaya-jawa 



Basthoh, Syamsul Ariyadi, Ziyadulhaq: Vernakularisasi Tafsir Ulama Indonesia Studi Analisis Kitab Safinah 

Kalla Saya'lamun Fi Tafsir Syaikhina Maimun 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits  

Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026 

 

127 

pesan universal Quran dengan simbol-simbol lokal, serta merupakan penyesuaian seperti yang 

diungkap Anthony Johns untuk merefleksikan nilai Islam sesuai budaya masyarakat Jawa. 

Secara keseluruhan, penafsiran Maimun Zubair terhadap ayat-ayat tersebut menggunakan 

metode vernakularisasi, yaitu penyesuaian teks suci dengan konteks budaya lokal Jawa, sehingga 

meningkatkan pemahaman dan menemukan makna spiritual yang kontekstual. Misalnya, lima huruf 

dal di surat Al-Ikhlaş dimaknai sebagai delima/dilema, tujuh bulan suci terkait tradisi mitoni, pohon 

"garqad" dihubungkan dengan pohon berduri setempat, dan istilah bulan disepadankan dengan 

"candra" yang sarat nilai budaya Jawa 

Vernakularisasi Sejarah dan Tokoh Lokal 

 Maimun Zubair dalam menafsirkan Surat Faţir ayat 27-30 mengaitkan penciptaan gunung 

dengan keberadaan ulama, yang dianalogikan seperti gunung-gunung yang menjaga keseimbangan 

bumi. Beliau mengaitkan wafatnya ulama pada hari Selasa dengan tanda-tanda kiamat, 

menunjukkan betapa pentingnya peran ulama dalam menjaga stabilitas spiritual umat. Penafsiran 

ini menunjukkan bahwa keberadaan ulama sangat krusial seperti gunung sebagai pasak bumi yang 

menopang kehidupan dunia (Faţir 35:27-30).23 Pendekatan ini memperlihatkan upaya 

vernakularisasi teks suci ke dalam konteks lokal dengan menggunakan simbol dan tradisi setempat. 

 Dalam penafsiran ayat tentang ulama, Maimun menegaskan bahwa para ulama yang 

dicintai Allah adalah mereka yang memiliki rasa takut (khawf) kepada Allah yang tulus, bukan 

sekadar memiliki ilmu semata. Rasa takut ini mengarahkan mereka pada amal saleh yang konsisten, 

seperti membaca Al-Qur'an, mendirikan shalat, dan berinfak secara terang-terangan maupun 

sembunyi-sembunyi. Amalan ini diibaratkan sebagai perdagangan yang tidak akan pernah merugi, 

yang mendapat balasan pahala sempurna dan keberkahan dari Allah (Faţir 35:28-30).24 Penafsiran 

ini selaras dengan konsep ulama sebagai pewaris nabi yang memikul tanggung jawab moral dan 

spiritual secara menyeluruh (Al-Qur’an, 35:28-30). 

 Dalam konteks sejarah dan kebudayaan Indonesia, Maimun menggunakan Surat Ar-Rum 

(30:1-5) untuk menafsirkan perjuangan kemerdekaan Indonesia. Beliau menganalogikan Romawi 

dengan Belanda dan Persia dengan Jepang, dengan konteks peperangan yang membawa kesedihan 

namun diakhiri kemenangan. Ini menjadi simbol kegembiraan umat Islam saat kemerdekaan 

Indonesia, yang dihubungkan dengan peristiwa besar dalam Islam seperti kemenangan pasukan 

Nabi Muhammad pada Perang Badr.25 Pendekatan ini adalah contoh hybridisasi budaya yang 

menggabungkan narasi religius dengan pengalaman sejarah bangsa (Ar-Rum 30:1-5). 

 
23 Al-Ascholy, Safinah Kalla Saya’lamun Fi Tafsir Syaikhina Maimun. 
24 Al-Ascholy. 
25 Al-Ascholy. 



Basthoh, Syamsul Ariyadi, Ziyadulhaq: Vernakularisasi Tafsir Ulama Indonesia Studi Analisis Kitab Safinah 

Kalla Saya'lamun Fi Tafsir Syaikhina Maimun 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits  

Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026 

 

128 

 Surat Al-Anbiya’ ayat 5-6 mengungkapkan sikap orang-orang musyrik yang menganggap 

Al-Qur'an hanyalah mimpi atau puisi kosong, menuntut tanda mukjizat fisik layaknya nabi 

sebelumnya. Maimun menegaskan bahwa penolakan dan tuntutan ini mencerminkan 

ketidakmampuan memahami keagungan Al-Qur’an sebagai mukjizat yang abadi dan universal. 

Beliau juga menjelaskan bahwa mukjizat fisik para nabi terdahulu hanyalah sementara, sementara 

Al-Qur’an membawa mukjizat abadi yang terus membimbing umat hingga hari kiamat (Al-Anbiya’ 

21:5-6).26 Penafsiran Maimun atas ayat ini juga menegaskan kesetaraan dan universalitas pesan 

Islam, yang dapat dipahami oleh beragam bangsa dan budaya, termasuk non-Arab. Contoh nyatanya 

adalah ulama seperti Ihsan Jampes yang fasih menulis kitab Arab walaupun kesehariannya 

menggunakan bahasa Jawa.27 Ini menunjukkan bagaimana ilmu dan wahyu Islam dapat beradaptasi 

dan hidup subur dalam konteks budaya lokal tanpa kehilangan esensinya. Pendekatan ini sesuai 

dengan teori vernakularisasi dalam studi Islam yang menekankan adaptasi nilai keagamaan ke 

dalam konteks budaya setempat. 

 Surat Al-Anbiya’ ayat 34-35 mengingatkan bahwa tiada manusia yang kekal selain Allah. 

Maimun menekankan bahwa kematian adalah keniscayaan bagi semua makhluk tanpa kecuali, dan 

kehidupan dunia hanyalah sebuah ujian. Ia menguraikan tujuh tingkatan kehidupan manusia mulai 

dari kehidupan janin hingga kehidupan abadi di akhirat, serta membahas peran ujian dari Allah 

melalui berbagai kondisi kehidupan (Al-Anbiya’ 21:34-35). Konsep ini paralel dengan ajaran klasik 

Islam mengenai kehidupan sebagai rangkaian ujian dan putaran alam yang berulang.28 Maimun juga 

menghadirkan kisah-kisah lokal, seperti keberadaan Wali Zanbil yang menjadi figur spiritual 

legendaris di Mekah.29 Cerita ini mengaitkan perjalanan spiritual dan pengajaran agama dengan 

tokoh-tokoh lokal Nusantara, menegaskan hubungan kuat antara Islam dengan konteks budaya 

Jawa. Tokoh seperti Nahrawi As-Samarani dan Baqir bin Nur Al-Jugjawi menjadi contoh ulama 

lokal yang memiliki kontribusi penting dan dihormati dalam jaringan keilmuan Islam Nusantara. 

Pendekatan ini mencerminkan penyesuaian pemahaman Islam ke dalam konteks budaya lokal.30 

 Keunikan penafsiran Maimun terletak pada penggabungan unsur teks suci dengan simbol 

dan tradisi lokal sebagai bentuk hybridisasi budaya menurut Sally Merry, dan vernakularisasi nilai 

Islam menurut Anthony Johns. Ini mempermudah masyarakat memahami pesan agama secara lebih 

dalam dan relevan dengan realitas kehidupan mereka, sehingga tidak terpaku pada pemahaman 

tekstual semata, melainkan mencakup konteks sosial-budaya yang luas. 

 
26 Al-Ascholy. 
27 Al-Ascholy. 
28 Al-Ascholy. 
29 Al-Ascholy. 
30 Al-Ascholy. 



Basthoh, Syamsul Ariyadi, Ziyadulhaq: Vernakularisasi Tafsir Ulama Indonesia Studi Analisis Kitab Safinah 

Kalla Saya'lamun Fi Tafsir Syaikhina Maimun 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits  

Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026 

 

129 

Secara keseluruhan, pandangan Maimun menegaskan bahwa interpretasi Al-Qur’an secara 

lokal tidak mengurangi nilai universalnya. Sebaliknya, melalui pendekatan kontekstual dan 

integratif, ajaran Islam terus hidup dan berkembang sesuai zaman dan tempat. Tafsirnya 

menunjukkan bagaimana pesan ilahi dapat menjalin hubungan kuat dengan budaya lokal, 

menciptakan jiwa Islam yang hidup dan dinamis di tengah masyarakat Nusantara. Penafsiran ini 

membawa implikasi penting bagi kajian keislaman kontemporer, khususnya dalam studi tafsir dan 

antropologi Islam. Pendekatan hybridisasi dan vernakularisasi menjadi model penting dalam 

memahami bagaimana agama besar seperti Islam bisa masuk, beradaptasi, dan berkembang dalam 

budaya dunia lokal tanpa kehilangan identitas spiritual dan teologisnya. 

Vernakularisasi Kontekstualisasi Ajaran Islam Dengan Budaya Setempat 

Dalam menafsirkan surat Al-Anbiya’ ayat 19-23, Maimun Zubair menggunakan 

pendekatan sosial dan kritik atas fenomena keagamaan modern. Beliau menyoroti bahwa malaikat 

yang senantiasa bertasbih tanpa rasa sombong dan lelah menjadi teladan sejati, sementara manusia 

terkadang mengurangi makna ibadah menjadi persaingan duniawi dan tampilan lahiriah semata. 

Penafsiran ini mengajak agar ibadah kembali pada hakikat pengabdian kepada Allah, bukan sekadar 

formalitas sosial. Maimun juga mengingatkan bahwa keikhlasan dalam beribadah lebih utama 

daripada kuantitas atau bentuk luarannya. Beliau mengutip hadis yang menyebut bahwa ketika 

urusan diserahkan kepada orang yang bukan ahlinya, kerusakan akan terjadi, menegaskan 

pentingnya pemahaman mendalam dan hakiki dalam beragama. Penafsiran ini sejalan dengan 

konsep ubudiyah yang menempatkan keikhlasan sebagai inti ibadah. Dalam konteks budaya lokal, 

Maimun menganjurkan pembacaan bait syair Abu Nawas sebagai doa setelah shalat Jumat agar 

mendatangkan kelapangan rezeki. Ini menunjukkan bagaimana kebudayaan setempat dapat 

diintegrasikan dalam praktik religius sehari-hari tanpa mengurangi nilai spiritualnya.31 Pendekatan 

vernakularisasi ini memudahkan masyarakat untuk meresapi ajaran agama dengan bahasa dan 

tradisi mereka sendiri. 

Tafsir Maimun terhadap surat Al-Anbiya’ ayat 10-16 menjelaskan kemuliaan kaum 

Quraisy yang mendapat Al-Qur’an dalam bahasa mereka sehingga mengangkat derajat mereka. Ia 

menegaskan bahwa kemuliaan ini terkait dengan keberpihakan kepada agama Ibrahim sekaligus 

menjadi peringatan bagi mereka yang mengingkarinya.32 Pendekatan ini memperlihatkan 

bagaimana tafsir diarahkan untuk membangun kesadaran sejarah dan identitas umat Islam. Maimun 

menegaskan adanya dua kelompok dalam Islam, Al-Jama’ah yang memeluk Islam karena 

keyakinan dan Al-Firqah yang mengikuti karena pengaruh sosial atau keluarga. Keduanya harus 

 
31 Al-Ascholy. 
32 Al-Ascholy. 



Basthoh, Syamsul Ariyadi, Ziyadulhaq: Vernakularisasi Tafsir Ulama Indonesia Studi Analisis Kitab Safinah 

Kalla Saya'lamun Fi Tafsir Syaikhina Maimun 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits  

Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026 

 

130 

dihormati dan tidak boleh saling mengkafirkan.33 Penafsiran ini relevan untuk konteks pluralitas 

sosial dan mengedepankan sikap toleransi dalam komunitas Muslim. Penjelasan Maimun tentang 

mayoritas kiai berasal dari pedalaman dan bukan kota menegaskan bagaimana Islam berakar kuat 

di daerah rural. Masyarakat desa dianggap memiliki peran penting dalam melahirkan ulama pewaris 

kenabian.34 Fenomena ini menjadi bukti nyata hybridisasi budaya antara ajaran Islam dengan 

realitas sosial budaya Jawa yang khas. 

Maimun juga mengaitkan fenomena bangsa Arya dengan sejarah dan budaya lokal, 

membahas kesamaan nama dan cerita yang tersebar di berbagai wilayah seperti cerita Hanuman si 

kera putih yang populer di Asia, serta suku Arya yang berafiliasi dengan keturunan Quraisy 

Adnaniyah.35 Ini merupakan contoh dari vernakularisasi dan akulturasi Islamic studies dalam 

konteks Nusantara. Melalui tafsirnya, Maimun menunjukkan bahwa Islam adalah agama yang 

fleksibel dan mampu beradaptasi dengan beragam latar belakang budaya, sebagaimana tercermin 

dari pernikahan Rasulullah dengan wanita dari berbagai suku dan bangsa.36 Ini menjadi strategi 

efektif dalam penyebaran Islam yang inklusif dan kontekstual.  

Penafsiran Maimun meng-address fenomena sosial kontemporer dengan mengaitkan tanda-

tanda kiamat seperti warga desa yang tidak beralas kaki namun mampu membangun bangunan 

megah, melambangkan perubahan sosial namun tetap mempertahankan nilai islami. Ini juga 

mencerminkan realitas umat Muslim dalam menghadapi modernitas sambil mempertahankan 

identitas local. Keseluruhan pendekatan tafsir Maimun Zubair memadukan esensi ajaran Al-Qur’an 

dengan realitas sosial budaya Nusantara melalui metode hybridisasi dan vernakularisasi. Penafsiran 

ini tidak hanya menjaga kesucian teks tetapi juga membuatnya relevan dan aplikatif dalam 

kehidupan umat, membuka ruang dialog antara agama dan budaya yang berkelanjutan. 

 

KESIMPULAN 

Penelitian ini menunjukkan bahwa vernakularisasi tafsir yang dilakukan oleh Maimun 

Zubair dalam kitab Safinah Kalla Saya'lamun secara efektif mengintegrasikan nilai-nilai Islam 

dengan budaya lokal Jawa. Melalui penggunaan bahasa dan istilah lokal, kontekstualisasi ajaran 

Islam, serta penguatan narasi sejarah dan tokoh lokal, tafsir ini berhasil menjembatani pesan 

universal Al-Qur'an dengan realitas sosial budaya masyarakat Jawa. Pendekatan ini tidak hanya 

memudahkan pemahaman ajaran agama bagi masyarakat setempat, tetapi juga memperkaya 

khazanah tafsir Nusantara dengan nuansa lokal yang khas dan relevan. 

 
33 Al-Ascholy. 
34 Al-Ascholy. 
35 Al-Ascholy. 
36 Al-Ascholy. 



Basthoh, Syamsul Ariyadi, Ziyadulhaq: Vernakularisasi Tafsir Ulama Indonesia Studi Analisis Kitab Safinah 

Kalla Saya'lamun Fi Tafsir Syaikhina Maimun 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits  

Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026 

 

131 

Vernakularisasi dalam tafsir ini memperlihatkan bahwa Islam sebagai agama universal 

dapat hidup dan berkembang secara dinamis di tengah keragaman budaya Indonesia tanpa 

kehilangan esensi spiritual dan teologisnya. Metode tematik, adabi-ijtima’i, dan lughawi yang 

diterapkan dalam kitab tersebut menjadi model penting untuk studi tafsir kontemporer, khususnya 

dalam konteks pesantren dan tradisi keilmuan Nusantara. Hasil penelitian ini memberikan 

kontribusi pada pengembangan kajian tafsir di Indonesia dengan menawarkan perspektif baru yang 

mengedepankan pendekatan kontekstual dan integratif antara kitab suci dan kearifan lokal. 

Rekomendasi ke depan adalah perlunya penelitian lebih mendalam terhadap 

vernakularisasi tafsir di konteks budaya daerah lain di Indonesia guna memperkaya khazanah 

intelektual Islam Nusantara dan mendukung pemahaman agama yang inklusif serta kontekstual di 

masyarakat luas. Pendekatan serupa juga dapat menjadi pijakan bagi upaya dakwah dan pendidikan 

agama yang adaptif terhadap keragaman budaya dalam era modern saat ini. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Al-Ascholy, Muhammad Ismail. Safinah Kalla Saya’lamun Fi Tafsir Syaikhina Maimun. 

Bangkalan: Lajnah Turaots, 2023. 

Al-Farmawiy, Abd al-Hay. Metode Tafsir Maudhu’i Dan Cara Penerapannya. Edited by Maman 

Abd. Djaliel. Bandung: CV Pustaka Setia, 2002. 

Bayaqi, Mufassirotul. “Metodologi Tafsir Safinah Kalla Saya’lamun Fi Tafsiri Syaikhina Maimun.” 

Institut Agama Islam Negeri Madura, 2024. 

Gusmian, Islah. Khazanah Tafsir Indonesia; Dari Hermeneutika Hingga Ideologi. Lkis Pelangi 

Aksara, 2013. 

Hafidz, Rakhmat Rosyid Al, and Tsalis Muttaqin. “Penafsiran QS. Al-Kauṡar Dan QS. Al-Qadr 

Muhammad Ismail Al-Ascholy (Studi Atas Penafsiran Akun Instagram@ Ismailascholy).” 

UIN Surakarta, 2023. 

Hasan, Maulana Ahmad, Abdul Kholiq, and Saifuddin Mustofa. “Vernakularisasi Tafsir Faid Al-

Rahman Dalam Segi Bahasa Lokalitas (Pengupo Jiwo, Nyumet Damar, Dan Saklas).” In 

Proceeding International Conference on Quranic Studies, 2023. 

Hasanudin, Agus Salim, and Eni Zulaiha. “Hakikat Tafsir Menurut Para Mufassir.” Jurnal Iman 

Dan Spiritualitas 2, no. 2 (2022). https://doi.org/10.15575/jis.v2i2.18318. 

Irawan, Rudy. “Metode Kontekstual Penafsiran Al-Qur’an Perspektif Fazlur Rahman.” Al-Dzikra: 

Jurnal Studi Ilmu Al-Qur’an Dan Al-Hadits 13, no. 2 (2020). https://doi.org/10.24042/al-

dzikra.v13i2.4164. 

Mustofa, Imron. “Kritik Metode Kontekstualisasi Penafsiran Al-Qur’an Abdullah Saeed.” Islamica 

10, no. 1 (2016). 

Nafisah, Lailiyatun. “Vernakularisasi Hadis Dalam Bahasa Jawi: Peran Logika Dalam 

Penerjemahan Dan Pensyarahan Bisri Mustafa Dalam Kitab Al-Azwadu Al-

Musțafawiyah.” UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2022. 

Parwanto, Wendi. “Vernakularisasi Tafsir Al-Qur’an Di Kalimantan Barat (Studi Atas Tafsir Ᾱyat 

Aṣ-Ṣiyam Karya Muhammad Basiuni Imran).” Suhuf 15, no. 1 (2022). 

Putra, Afriadi. Tafsir Al-Qur’an Di Nusantara. Ladang Kata, 2020. 



Basthoh, Syamsul Ariyadi, Ziyadulhaq: Vernakularisasi Tafsir Ulama Indonesia Studi Analisis Kitab Safinah 

Kalla Saya'lamun Fi Tafsir Syaikhina Maimun 

 

Al-Muhith: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadits  

Vol. 5 No. 1, Januari - Juni 2026 

 

132 

Qodri, Z, and A Z Kamil. “Kontekstualisasi Eskatologis Di Era Kontemporer: Analisis Penafsiran 

Maimun Zubair Dalam Tafsir Safinah Kalla Saya’lamun Fi Tafsiri Shaykhina Maymun” 

TAJDID: Jurnal Ilmu Ushuluddin 22, no. 2 (2023). 

Saifunnuha, M. “Karakteristik Tafsir Al-Qur’an Di Indonesia Awal Abad Ke-21.” 

Repository.Uinjkt.Ac.Id. UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2021. 

Yani, Nur Imam Akhmad. “Vernakularisasi Dalam Tafsir Al-Bayan Fi-Ma’rifati Ma’ani Al-Qur’an 

Karya Sodiq Hamzah.” UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2024. 

 

 


